
“Essendo ricco, si fece povero” 

Esortazione Apostolica “Dilexi te”: invito alla lettura 

di Milena Crescenzi 

Nel giorno in cui la Chiesa ricorda San Francesco d’Assisi, il 4 ottobre scorso,  papa Leone XVI 

ha firmato la sua prima Esortazione Apostolica “Dilexi te”. “Ti ho amato” (Ap 3,9), dice il 

Signore a una comunità cristiana che, a differenza di altre, non aveva alcuna rilevanza o 

risorsa ed era esposta alla violenza e al disprezzo. 

In continuità con l’Enciclica “Dilexit nos”, con cui ha approfondito l’amore divino e umano del 

Cuore di Cristo, papa Francesco stava preparando, negli ultimi mesi della sua vita, 

un’Esortazione apostolica sulla cura della Chiesa per i poveri e con i poveri, intitolata appunto 

“Dilexi te”.  Papa Leone riferisce di aver ricevuto come in eredità questo progetto e di averlo 

fatto suo aggiungendo alcune riflessioni. 

Siamo sollecitati innanzitutto a domandarci  per quale motivo Papa Leone abbia scelto questo 

tema a inizio del suo Pontificato.  Non abbiamo già un grande contributo lasciato da tutti i 

recenti predecessori sulla questione della povertà? Nella “Populorum Progressio” del 1967, 

Paolo VI denunciò la povertà e lo sviluppo diseguale per rimettere al centro l’uomo e la sua 

dignità; nella “Sollecitudo rei socialis” del 1987, san Giovanni Paolo II ha richiamato con  forza 

il principio della destinazione universale dei beni giudicando gravemente l’accrescersi della 

masse dei “senza speranza” anche nei Paesi ricchi. Benedetto XVI, invece, nel 2009, attraverso 

l’Enciclica “Caritas in Veritate”, ha invitato a considerare oltre alla “povertà scandalosa” dei 

beni materiali, accanto all’opulenza e generata dalla globalizzazione e dalla speculazione 

finanziaria, quella spirituale, relazionale e culturale, uspicando un’ “economia del dono” e la 

“conversione dei modelli di sviluppo”. E cosa dire di Papa Francesco? Della cura “per i poveri” 

e “con i poveri” ne ha fatto uno dei capisaldi del suo Pontificato; e attraverso particolarmente 

l’Enciclica “Fratelli tutti” del 2020 ha approfondito, dopo aver criticato l’individualismo e il 

nuovo “paradigma economico” fondato sulla cultura dello “scarto”, i temi della fratellanza 

universale e dell’amicizia sociale. 

 

In primo luogo chi sono i poveri, e quali sono “i numerosi volti dei poveri e della povertà” a cui 

si riferisce Papa Leone nella sua Esortazione Apostolica? 

Certamente quelli di chi non ha mezzi di sostentamento materiale o di chi è emarginato 

socialmente e non ha strumenti per dare voce alla propria dignità e alle proprie capacità, 

senza dimenticare però la povertà morale e spirituale, la povertà culturale, quella di chi si 

trova in una condizione di debolezza o fragilità personale o sociale, la povertà di chi non ha 

diritti, non ha spazio, non ha libertà. 

Il Papa, pur osservando con favore il fatto che le Nazioni Unite abbiano posto la sconfitta della 

povertà come uno degli obiettivi del Millennio, non manca di far emergere una differenza 

sostanziale nel parlare di povertà e di poveri a livello di filantropia, dalla reale consapevolezza 

ed esperienza che scaturisce dalla Rivelazione: “Sul volto ferito dei poveri troviamo impressa la 

sofferenza degli innocenti e, perciò, la stessa sofferenza del Cristo” (9). 

Si legge  contestualmente: “Quel Gesù che dice: «I poveri li avete sempre con voi» (Mt 26,11) 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/20241024-enciclica-dilexit-nos.html


esprime il medesimo significato quando promette ai discepoli: «Io sono con voi tutti i giorni» 

(Mt 28,20). E nello stesso tempo ci tornano alla mente quelle parole del Signore: «Tutto quello 

che avete fatto a uno solo di questi miei fratelli più piccoli, l’avete fatto a me» (Mt 25,40). Non 

siamo nell’orizzonte della beneficenza, ma della Rivelazione: il contatto con chi non ha potere e 

grandezza è un modo fondamentale di incontro con il Signore della storia. Nei poveri Egli ha 

ancora qualcosa da dirci” (5).  

Papa Leone cita e trascrive alcuni tratti della “Gaudete ed exultate” del suo predecessore : 

“Quando incontro una persona che dorme alle intemperie, in una notte fredda, posso sentire che 

questo fagotto è un imprevisto che mi intralcia, un delinquente ozioso, un ostacolo sul mio 

cammino, un pungiglione molesto per la mia coscienza, un problema che devono risolvere i 

politici, e forse anche un’immondizia che sporca lo spazio pubblico. Oppure posso reagire a 

partire dalla fede e dalla carità e riconoscere in lui un essere umano con la mia stessa dignità, 

una creatura infinitamente amata dal Padre, un’immagine di Dio, un fratello redento da Cristo. 

Questo è essere cristiani!”(106). 

Eppure, aggiunge Papa Leone, che “anche i cristiani, in tante occasioni, si lasciano contagiare 

da atteggiamenti segnati da ideologie mondane o da orientamenti politici ed economici che 

portano a ingiuste generalizzazioni e a conclusioni fuorvianti. Il fatto che l’esercizio della carità 

risulti disprezzato o ridicolizzato, come se si trattasse della fissazione di alcuni e non del nucleo 

incandescente della missione ecclesiale, mi fa pensare che bisogna sempre nuovamente leggere il 

Vangelo, per non rischiare di sostituirlo con la mentalità mondana”(15). 

Tra le abbondanti testimonianze lungo la storia, quasi bimillenaria, dei discepoli di Gesù 

riportate nel capitolo “Una Chiesa per i poveri”, e che affermano “senza giri di parole che 

esiste un vincolo inseparabile tra la nostra fede e i poveri”, e che “l’amore per i poveri è 

criterio di santità”, mi piace particolarmente sottolineare il riferimento fatto a San Lorenzo. 

“Dal resoconto di Sant’Ambrogio apprendiamo che Lorenzo, diacono a Roma durante il 

Pontificato di Papa Sisto II, costretto dalle autorità romane a consegnare i tesori della Chiesa, «il 

giorno seguente condusse i poveri. Interrogato dove fossero i tesori promessi, indicò i poveri 

dicendo: ‘Questi sono i tesori della Chiesa’». Narrando questo episodio, Ambrogio si chiede: 

«Quali tesori più preziosi ha Gesù di quelli in cui ama mostrarsi?»”(38). 

È pertanto doveroso, secondo il Papa,  continuare a denunciare la “dittatura di un’economia 

che uccide” e, riprendendo l’“Evangelii gaudium” di Papa Francesco afferma: “Mentre i 

guadagni di pochi crescono esponenzialmente, quelli della maggioranza si collocano sempre più 

distanti dal benessere di questa minoranza felice. Tale squilibrio procede da ideologie che 

difendono l’autonomia assoluta dei mercati e la speculazione finanziaria (…)Si instaura una 

nuova tirannia invisibile, a volte virtuale, che impone, in modo unilaterale e implacabile, le sue 

leggi e le sue regole”(92). 

Il Papa riprende il termine coniato da Paolo VI, “peccato sociale”, per qualificare le strutture di 

ingiustizia che ostacolano lo sviluppo umano.  E ribadisce che “è compito di tutti i membri del 

Popolo di Dio far sentire, pur in modi diversi, una voce che svegli, che denunci, che si esponga 

anche a costo di sembrare degli «stupidi». Le strutture d’ingiustizia vanno riconosciute e 

distrutte con la forza del bene, attraverso il cambiamento delle mentalità ma anche, con l’aiuto 

delle scienze e della tecnica, attraverso lo sviluppo di politiche efficaci nella trasformazione della 

società (…); si tratta di amare Dio che regna nel mondo. Nella misura in cui Egli riuscirà a 

regnare tra di noi, la vita sociale sarà uno spazio di fraternità, di giustizia, di pace, di dignità per 



tutti. (…) Cerchiamo il suo Regno”(97). 

Se dunque, secondo Papa Leone la carità è una forza che cambia la realtà, un’autentica 

potenza storica di cambiamento… come non tornare a queste parole di Nicolino? 

“Alla domanda di un nostro amico giornalista sulla ragione di quello che muoveva lei e le sue 

consorelle a fare quello che facevano, madre Teresa risponde con una semplicità disarmante e 

una chiarezza inequivocabile: “… Noi amiamo Gesù… Esse amano Gesù, e trasformano questo 

amore in azione vivente”. Risposta fulminea, senza nessun’altra aggiunta. Qualsiasi cosa 

viviamo o facciamo, la prima carità che ci urge, proprio come urgenza del nostro cuore, è Cristo 

e l’Amore di Cristo come contenuto della nostra vita, come il nostro amore che ci immette in una 

vita consegnata all’amore, all’assoluta gratuità dell’amore. È questo amore a Cristo e di Cristo, 

senza il quale non siamo niente, non gioviamo a nessuno e non amiamo veramente nessuno. È 

solo questa corrispondenza all’Amore di Cristo che ci commuove a tal punto da muoverci verso 

ogni uomo; ed è solo nell’esperienza continua di questo Amore che ci ritroviamo mossi ad amare 

nel segno del suo Amore. Ed è lì l’affermazione della pienezza della vita nella fede, del massimo 

dell’amore, l’assoluto giovamento sempre positivo e durevole nell’edificazione e nell’opera. «... Le 

profezie scompariranno; il dono delle lingue cesserà; la scienza svanirà; ma la carità non avrà 

mai fine». Non avrà mai fine perché si tratta dell’infinito Amore di Dio, che è tutta l’origine, la 

consistenza e il destino dell’uomo e della realtà. Perché la vita, originata dall’Amore, salvata 

dall’Amore, è destinata all’Amore Eterno”(Nicolino Pompei, Caritas Christi urget nos). 

 

 

 

 


